
ԳԱԹԱՅ

Համլետ Մարտիրոսյան
Հնագույն քաղաքակրթությունների

հետազոտման կենտրոն

Գաթան ալյուրով,  յուղով և խորիզով պատրաստվող խմորեղեն է,
որը  Հայքի  տարբեր  մասերում  և  տարվա  տարբեր  ժամանակներում
պատրաստվում  էր  տարբեր  ձևերով։  Մատենագրության  մեջ  «գաթայ»
բառն առաջին անգամ հանդիպում է  առակագիր Վարդան Այգեկցու (13-
րդ  դար)  «Խոզը  և  գաթան»  առակում։  Դա  բնական  է,  քանզի  բառը
պատկանում է նեղ յուրահատուկ ասպարեզի և դուրս է միջնադարյան
մատենագրության  հիմնական  թեմաներից  (կրոն,  փիլիսոփայություն,
պատմություն, գիտություն)։ Ուստի բառի ուշ վկայությունից չի բխում, որ
գաթան ուշ ժամանակների երևույթ է։

Հայերեն  «գաթայ»  բառը  տարածված  է  տարածաշրջանում
(քրդերեն kade, k’adä, թուրքերեն kete, վրացերեն qada, ուտիերեն qaţa),
որոնք բոլորն էլ փոխառություն են հայերենից: Այս փաստերը վկայում են,
որ գաթա թխելու օջախը Հայքն է։

       

     
Նկար 1․ Մեր ժամանակներում թխվող գաթաների նմուշներ։

Որպեսզի  հասկանանք,  թե  ովքեր  են  եղել  առաջին  գաթան
թխողները  և  որքան  հին  է  գաթա  թխելու  պատմությունը,  ապա  նախ
պիտի  հասկանանք  գաթան  նախշելու  սովորույթի  իմաստը։
Հնագիտական  տվյալները  վկայում  են,  որ  զոհաբերության  համար
նախատեսված ծիսական հացը նախշելու  սովորույթը  գոյություն  ուներ
դեռևս մ․թ․ա․ 7÷6-րդ հազարամյակներում (նոր քարի դար)։  Ծիսական
հացը նախշելու բազմաթիվ դրոշմիչներ են հայտնաբերվել Հայքի և նրան
հարակից  տարածքներից  (Չաթալ  հույուկ,  Երիքով,  Ջարմո  և  այլն)։
Բրոնզի  դարում  այդպիսի  դրոշմիչներն  արդեն  տարածված  էին  ողջ
Եվրասիական մայրցամաքում։

1



          ա

     բ
Նկար 2․ Ծիսական հացը նախշելու դրոշմիչներ ա) Մեծամորից (մ․թ․ա․ 3-րդ

հազ․), 
բ) Մարաշից ~30կմ հարավ գտնվող Դումուզ թեփե հնավայրից (մ․թ․ա․ 7÷6-րդ

հազ․)։
 

Ծիսական  հացը  նախշելու  դրոշմիչները  գործածվում  էին  նաև
որպես դրոշմակնիքներ։ Այդպիսի նախշերով դրոշմիչները գործածվում են
մինչև  մեր  օրերը։  Թեև  ծիսական  հաց  թխելու  և  այն  աստվածներին
զոհաբերելու/նվիրաբերելու  սովորությունն  ու  ծեսը  վերացավ
քրիստոնեական  ժամանակներում,  սակայն  ժողովուրդը  պահպանեց
նախշած հաց թխելու ավանդույթը։

Իսկ ո՞րն է հացը նախշելու իմաստը։
Նախ  նշեմ,  որ  այն  զարդանախշերը,  որ  գործածվել  են  հացը

նախշելու  համար,  կայուն  ձևով  պահպանվել  են  հազարամյակների
ընթացքում։ Դրանք ի հայտ են գալիս նոր քարի դարում և գործածական
են մինչ օրս։ Սա արդեն ցուցիչ է, որ հաց նախշելու համար գործածվող
նշանները սրբության որոշակի կարգավիճակ են  ունեցել։  Սրան էլ  եթե
հավելենք  այն  փաստը,  որ  նախշած հացը նախատեսված էր  որոշակի
աստվածության  զոհաբերելու  համար,  ապա  պարզ  է  դառնում,  որ
նշանները ներկայացրել են որոշակի աստվածների։

Այլ կերպ ասած, այսօր որպես նախշ ընկալվող նշանները գրեր էին,
որոնցով  գաղափարագրվել  են  աստվածների  անուններ,  մակդիրներ,
տիտղոսներ։  Հացի  վրա  դաջված  նշանները  ցույց  էին  տալիս,  թե  որ
աստծուն է զոհաբերվելու տվյալ հացը։ 

ա

   

    

     

    

     

բ

Նկար 3․ ա) Գաթան նախշելու մերօրյա դրոշմիչներ, բ) Մ․թ․ա․ 4-րդ
հազարամյակի շումերական նշանագրեր։

2



Նկար  3ա-ում  բերված  են  մեր  ժամանակներում  գաթա  նախշելու
դրոշմիչների  նմուշներ։  Նկար  3բ-ում  մ․թ․ա․ 4-րդ  հազարամյակում
շումերական գաղափարագրության մեջ գործածված նշանագրեր են։ Այս
պատկերների համեմատությունը ցույց է տալիս, որ իրարից ավելի քան
5000  տարվա  հեռավորություն  ունեցող  նշանները  նույնական  են։  Այս
նշանների նախնական օրինակները հայտնի են վերին հին քարի դարում
փորագրված  Սյունիքի  ժայռապատկերներում։  Նկար  3բ-ում  բերված
նշանագրերից  մ․թ․ա․ ~3000թ  ստեղծվել  են  սեպանշաններ,  որոնց
ընթերցումներն  ու  իմաստները  վերծանվել  ու  հայտնի  են։  Դրանցով
գաղափարագրվել են նաև դիցանուններ։

Մինչ  այժմ  օգտագործեցի  «հաց  նախշել»  արտահայտությունը,
առանց  մանրամասնելու,  թե  հացի  ինչ  տեսակի  մասին  է  խոսքը  և
խուսափեցի «գաթայ» բառի գործածությունից, քանզի դեռ չգիտենք, թե
երբ է մարդն առաջին անգամ գաթա թխել։  Սրան էլ  եթե հավելենք,  որ
խմորեղենը նախշելու գործիքը մինչ օրս անվանում ենք «գաթանախշի» և
ոչ  թե «հացանախշի»,  ապա ակնհայտ է,  որ նախշելու  գործողությունը
վերաբերվել է գաթային և գաթան է համարվել զոհաբերության՝ ծիսական
հաց։

Այժմ  տեսնենք,  թե  հնագույն  գիր  համարվող շումերերենն  ինչ  այլ
հիշողություններ  է  պահպանել  գաթայի  մասին։  Շումերերենին  ենք
դիմում,  որովհետև  գաթայի  վրայի  նշանները  շումերներն  են  գործածել
որպես գիր։

Մ  4-     ․թ․ա․ րդ հազարամյակի շումերական նշանագրերի շարքում
    գտնում ենք մեզ հետաքրքրող նշանագիրը։ Այն  նախշած  հացի,  իմա՝

գաթայի   կլոր,  շեղանկյուն,  քառակուսի  սխեմատիկ  պատկերներ  է
ներկայացնում։

Գաթա պատկերող շումերական նշանագիրը Մեր ժամանակների
գաթաՈւրուկ-4 ժամանակաշրջան

մ․թ.ա. 3300÷3100թթ
Ուրուկ-3

ժամանակաշրջան
մ․թ․ա. 3100÷2900թթ

Մ․թ.ա. 3-րդ հազարամյակի սկզբում այս նշանագրից ստեղծվել է 
=LU3 սեպանշանը,  որի  համար վերծանվել  է  «թխվածք»  (cake)  իմաստ
(աքքադերեն  kukku)  և  օգտագործվել  է  որպես  թխվածքների
անվանումների  դետերմինատիվ:  Այդ  իմաստի  համար  վերծանվել  է
սեպանշանի gug2/kuk2 ընթերցում,  որն էլ  փոխառվել  է  աքքադացիների
կողմից  (kukku=«յուրահատուկ  ձևի  հացի  տեսակ»):  Սրա  հայերեն
զուգահեռները  տեսնում  ենք   քաքար=«մի  տեսակ  խմորեղեն,  գաթա»
(հմմտ   ․ անգլերեն cake)  և բարբառային  գուգու=«երեխաների  համար
թխվող  փոքր  հաց»,  կուկու=«փոքր  կլոր  հաց»,  գաթագուգու=«փոքր
գաթա երեխաների համար» բառերի մեջ: 

Սակայն  LU3 սեպանշանն ունի նաև  GA-AD=GADx ընթերցում,  որն
արդեն ճշգրիտ հայերեն «գաթայ» բառն է (բարբառներում՝ գաթա, գադա,
կյաթա). 

3



GA-AD = ga-ada= ga-aţa = gada, gaţa = գադա, գաթա
     ga-ad=ga-at=ga-aţ = gad, gat, gaţ = գադ, գատ, գաթ,

որտեղ  ada,  aţa,  ad,  at,  aţ  վանկերը AD սեպանշանի համար վկայված
ընթերցումներն են։  

Բառի ընթերցման gad,  gat,  gaţ = գադ, գատ, գաթ տարբերակից
թերևս կարելի է ենթադրել,  որ «գաթայ» բառի արմատն է «գաթ»,  որի
նախնական իմաստը հայերենում չի պահպանվել։ Այդ է պատճառը, որ
մինչ  օրս  «գաթայ»  բառը  համարվում  է  չստուգաբանված։  Որպես
«գաթայ» բառի «գաթ» արմատի նախնական իմաստ, առաջարկում եմ
«սուրբ,  մաքուր,  սրբազան»  նշանակություն,  հիմք  ընդունելով  այն
փաստը,  որ  գաթան զոհաբերության համար նախատեսված  սրբազան
թխվածք  է։1 Նույն  կերպ  շումերերենում  LU3 սեպանշանանի  gug2/kuk2

ընթերցումը «թխվածք» իմաստի հետ  նաև ունի «զոհ, զոհաբերություն»
նշանակություն (աքքադերեն niqû)։2

Շումերերենում  վկայված  է  նաև  «գաթայ»  բառի  վանկագիր
գրելաձևը. 

NINDAKA-DU3 կամ NINDAKA-DU 
որտեղ վերևը գրած NINDA-ն «հաց» նշանակող դետերմինատիվն է, ցույց
է տալիս, որ իրենից հետո եկող բառը ինչ որ խմորեղենի անվանում է և
ինքը  չի  ընթերցվում:  Սեպագիր  բառարաններում  այս  գրությունների
դիմաց ևս դրվել է աքքադերեն  kukku=«թխվածք» բառը, ինչից հետևում
է,  որ  KA-DU3 և  KA-DU  վանկագրությունը  թխվածքի  անվանումն  է:  KA
սեպանշանն  ունի  ka, ga14,  ընթերցումներ,   DU3 սեպանշանը՝  da3,  du3,
ընթերցումներ, իսկ DU  սեպանշանը՝ du, tu3, ţu3 ընթերցումներ: 

Հետևաբար,  թխվածքի  անվանման  այս  վանկագիր  գրելաձևերի
համար կարող ենք կազմել հետևյալ ընթերցումները․

NINDAKA-DU3 = ka-da3 = ga14-da3 = ga14-du3 = gada/kada = գադա, կաթա,
գաթա

NINDAKA-DU = ka-du = ga14-tu3 = ga14-ţu3 = gadu/kadu/gaţu = գադա, կաթա,
գաթա

Հիշեցնեմ, որ սեպագրական u-ն կարող ենք ընթերցել ա, ու, օ։
Այսպիսով,  մ․թ․ա․ 4-րդ  հազարամյակի  շումերական

պատկերագրության  և  մ․թ․ա․ 3÷1  հազարամյակների  սեպագիր
տվյալները  վկայում  են,  որ  հայերեն  «գաթայ»  բառը  և  աստվածներին
զոհաբերվելիք  գաթա  թխելու  ավանդույթն  առնվազն  6000  տարվա
հնություն  ունի։  Եթե  սրան  հավելենք  նոր  քարի  դարի  դրոշմիչների
առկայությունը,  ապա  գաթան  կարող  է  «ծերանալ»  ևս  2÷3  հազար
տարով։ 

Այսպիսին  է  «գաթայ»  բառի  և  գաթա  թխելու  ավանդույթի
հնությունը:

1 ․ Հայերեն *գաթ=«սուրբ, մաքուր, սրբազան» բառը կարելի է նույնացնել նույնիմաստ 
շումերերեն gada, gad, gadu, gat բառի հետ․

ga-da = GAD = el-lum  (Proto-Aa 166:2)

որտեղ աջ կողմում աքքադերեն ellu բառն է, որը նշանակում է «սուրբ, մաքուր, 
սրբազան, ազնվական»։ Թերևս այստեղ պիտի կցվի «ծառագոթի» բարդության մեջ 
պահպանված «գոթ-ի» բառը, որին վերագրվում է «պաշտելը, պաշտող» իմաստ (Հ․ 
Աճառյան, Հայերեն արմատական բառարան, տես՝ «գոթի» բառահոդվածը)։
2  ․ LU3 սեպանշանի lu3 ընթերցման համար բերվում է «խառնել, շաղախել» իմաստ, որը 
բացատրվում է աքքադերեն balālu բառով։ Այս իմաստի համար LU3 սեպանշանի lu3 
ընթերցման հայերեն զուգահեռն է լոյծ=«փափուկ, կակուղ, հալհլուկ» բառի «լո» 
արմատը, իսկ աքքադերեն համարվող balālu բառը հայերեն փաղաղ=«շաղախ, խմոր» 
բառն է։

4


